
1

2 textes d’Henri Baruk 

L’introduction de son livre La désor ganisation de la 
personnalité : 

L’histoire de l’humanité et des civilisations est liée aux idées et aux croyances qui 
ont inspiré et animé ces civilisations. On oublie trop souvent que la réalité sociale et 
historique ne constitue pas un « fait » primitif, mais une résultante. La réalité, la forme 
de vie, les mœurs, les rapports de l’individu et de la société, le bonheur ou le malheur 
d’une époque, tout cela est créé par les croyances dominantes de l’époque. Notre his-
toire, et notre vie sont ce que nous les faisons, ou plutôt, elles sont le produit des idées 
créatrices de l’époque que nous vivons.  

Il en résulte qu’un des meilleurs moyens de comprendre une époque est de détermi-
ner ses croyances, et que l’histoire objective, l’histoire des faits est doublée intérieure-
ment de l’histoire des idées. Certes, l’étude de l’histoire des idées est difficile et 
s’adresse à une réalité mouvante, à une réalité psychologique et immatérielle. C’est 
pourquoi les historiens ne peuvent la reconstituer qu’en partant de documents écrits, 
ou de monuments ; les documents matériels bien étudiés permettent ainsi de remonter 
à leur source, aux pensées qui les ont créés. Certains philosophes vont encore plus 
loin : la méfiance vis-à-vis de tous les phénomènes subjectifs les entraîne jusqu’à nier 
ces phénomènes de pensée et de croyance, et à limiter leur étude aux résultats maté-
riels laissés par une époque. C’est la position de M. Meyerson qui tente de réduire la 
psychologie aux monuments objectifs laissés par la vie ; par exemple suivant cette mé-
thode on pourrait étudier une civilisation par la législation qu’elle a laissée, ou par les 
constructions architecturales qui restent d’elles. Cette méthode est, dans le domaine 
psycho-social, l’homologue de la méthode de Claude Bernard en biologie qui disait 
« De la vie on ne voit que la mort ». Mais ces méthodes si rigoureusement objectives 
n’appréhendent que des séquelles d’événements passés, que les résultats de la vie. Les 
musées que nous visitons remplis d’objets ou de débris de l’époque romaine par 
exemple ne suffisent pas à nous faire saisir la vie romaine. Comme l’a montré Tzanck, 
la conscience créatrice laisse ses résidus à la mémoire, mais se limiter à l’étude de ces 
résidus revient à éliminer toute psychologie, c’est-à-dire la vie elle-même en création. 

Rien n’illustre mieux ces problèmes, que l’évolution des idées sur la personnalité hu-
maine. Le problème de la personnalité humaine est le problème central qui commande 
l’orientation même des civilisations. Notre attitude vis-à-vis de la personnalité hu-
maine détermine non seulement la forme de société que nous allons créer, mais en-

core notre conception même de l’univers, car, consciemment ou inconsciemment, 
nous envisageons celui-ci suivant notre propre image.  

Par exemple, depuis près de deux mille ans, la personnalité humaine a été conçue 
comme formée de deux éléments différents mais indiqués  : l’âme et le corps, le pre-
mier immatériel, inaltérable et éternel, le second matériel, fragile et périssable. Dans 
cette conception, l’âme, le principe spirituel, représentait l’élément précieux, la repré-
sentation même de Dieu. Bien « qu’incarné  » momentanément dans une enveloppe 
charnelle, l’esprit s’opposait à la matière, et Malebranche exprimait bien cette position 
dans la phrase suivante « L’esprit de l’homme est tellement situé entre Dieu et les 
corps qu’il ne peut quitter les corps sans s’approcher de Dieu, de même qu’il ne peut 
courir après eux sans s’éloigner de Lui ». Une telle conception devait aboutir à créer 
une civilisation essentiellement spiritualiste dans laquelle l’esprit était exalté et le corps 
méprisé  : il en résultait une absence d’hygiène, et une tendance vers l’ascétisme, ou 
tout au moins vers la contention, le refoulement et la mortification de la chair. L’esprit 
étant tout, et le corps n’étant rien, il paraissait préférable dans certains cas de sauver 
l’esprit au détriment du corps, et c’est pourquoi les inquisiteurs du Moyen Age ne se 
faisaient aucun scrupule de livrer aux flammes le corps des personnes qu’ils jugeaient 
hérétiques, et ils croyaient fortement, en les faisant mourir par le feu, leur rendre un 
immense service en sauvant leur âme. Il résultait aussi de cette conception que la mort 
revêtait une valeur considérable, plus grande peut-être que la vie : car la vie ne repré-
sentait qu’un court passage, tourmenté et fragile, tandis que la mort marquait la ren-
trée de l’âme dans la vie éternelle et sa libération du corps qui, par ses défauts et ses 
faiblesses, ne pouvait que l’altérer, ou l’obscurcir. Enfin, dans cette conception, l’effort 
de l’homme devait tendre à dominer le plus possible ses instincts et à contenir la na-
ture.  

Telles furent les croyances qui nous expliquent la vie au Moyen Age, avant la Re-
naissance et le monde moderne.  

Mais ensuite, la nature si fortement contenue et bridée, s’est révoltée, et peu à peu le 
corps a repris une place de plus en plus considérable. Cette réaction s’est faite par 
étapes  ; au début, ce fut d’abord la rentrée du paganisme gréco-romain sous une 
forme artistique et poétique ; ce paganisme servait en quelque sorte de figure de rhé-
torique ou d’ornement symbolique, tandis que la ligne des croyances générales restait 
le spiritualisme. Il en est résulté un spiritualisme moins dépouillé, moins sévère, et cô-
toyant les souvenirs d’une Antiquité païenne, souvenirs destinés à agrémenter la vie, et 
à dériver l’imagination dans l’art ou la littérature. La personnalité humaine restait néan-
moins conçue sous l’angle du dualisme de l’âme et du corps, mais le cartésianisme, qui 
a systématisé ce dualisme, donnait à l’âme un caractère plus formel et plus théorique 
que les conceptions théologiques précédentes. Seul Spinoza, imprégné, partiellement 



2

d’ailleurs, de la pensée mosaïque, et de la formation hébraïque, restait à part avec une 
conception uniciste dans laquelle l’âme et le corps étaient non seulement liés mais ra-
menés à un même principe, avec toutefois une divinisation panthéiste de la nature et 
un caractère de nécessité géométrique qui le séparait nettement de la tradition hé-
braïque.  

Si la conception spiritualiste avait l’inconvénient de négliger le corps, elle donnait 
toutefois à la personnalité humaine une place considérable, et une dignité sacrée. Les 
défauts de cette conception provenaient de son caractère trop absolu, systématique, et 
insuffisamment équilibré. 

Mais, ultérieurement, cette conception spiritualiste devait être peu à peu sapée, et 
une orientation nouvelle, diamétralement opposée devait se faire jour, orientation qui 
aboutit finalement à mettre même en doute la notion de personnalité.  

L’importance donnée à la personnalité humaine reposait en partie sur la différence 
fondamentale qui sépare l’homme des animaux. L’homme avait une place privilégiée 
dans la nature, et son âme était considérée comme une émanation de Dieu. Une des 
premières brèches qui fut tentée contre cette doctrine, fut l’œuvre de Darwin. Cette 
œuvre, qui eut le retentissement que l’on sait, visait en effet à ramener l’homme à l’ani-
mal, par la notion de la transformation des espèces. Cette notion était à l’antipode de 
la notion Biblique de la spécificité et de la fixité des espèces, et de la distinction des 
genres. L’œuvre de Darwin ne représentait pas seulement une œuvre scientifique, mais 
une tendance philosophique, et, comme le montre la préface de son livre célèbre, c’est 
probablement cette tendance philosophique qui a commandé consciemment ou in-
consciemment les recherches zoologiques. Darwin visait tout d’abord, et il ne s’en 
cache pas, à démolir les vérités révélées et en particulier la doctrine Biblique, et c’est 
pourquoi ses conclusions eurent un tel retentissement, car elles offraient une arme et 
des instruments aux mouvements de libre pensée et de libération des dogmes.  

La semence jetée par Darwin devait peu à peu fructifier, et, après un temps de la-
tence plus ou moins long, la psychologie elle-même devait en subir le contrecoup. A la 
psychologie dite métaphysique qui voyait l’homme par le haut, et qui se limitait à 
l’étude de la conscience, de la volonté, et des fonctions supérieures, se substituait peu 
à peu une psychologie tronquée se limitant aux fonctions inférieures et élémentaires 
ou aux phénomènes biologiques communs à l’homme et aux animaux. Cette évolution 
fut hâtée par le développement de la psychologie objective ou expérimentale visant à 
se limiter à des phénomènes mesurables suivant les méthodes des sciences physiques 
ou physiologiques. L’œuvre de Freud et la psychanalyse, en mettant le point sur l’in-
conscient et sur l’instinct, agissait aussi dans le même sens. Peu à peu, la conscience, la 
conscience morale, les phénomènes de volonté, les sentiments étaient abandonnés au 
profit du subconscient, des automatismes et des instincts. La personnalité humaine 

était ainsi décapitée. Les différences entre l’homme et l’animal disparaissaient. En 
même temps se développait la psychologie animale, ou, pour employer l’expression de 
Piéron, la psychologie zoologique. La psychologie humaine proprement dite était ab-
sorbée peu à peu par les sciences voisines  : biologie, physiologie comparée, psycho-
physiologie animale et se désintéressait de plus en plus des phénomènes psycholo-
giques spécifiquement humains.  

L’orientation de la sociologie concourait également au même but. A la phase indivi-
dualiste et personnaliste de la connaissance, s’opposait la phase de la connaissance des 
collectivités, et de cette entité que l’on désigne sous le nom de « socius ». L’étude ob-
jective des phénomènes sociaux remplace alors l’étude subjective des jugements de va-
leur déterminés dans l’esprit et le cœur de l’homme par la vie en société. Le point de 
vue social remplace alors le point de vue moral. Le point de vue extérieur, observable, 
objectif  remplace la connaissance des sentiments et des états d’âme. Les méthodes ex-
clusivement matérialistes remplacent les méthodes exclusivement spiritualistes.  

Les conséquences de ce renversement complet n’ont pas tardé à se faire sentir. Si le 
spiritualisme avait abouti au fanatisme religieux et au sacrifice du corps pour sauver 
l’âme, l’assimilation de l’homme à l’animal devait aboutir aux déportations, au géno-
cide, aux haines de races, à l’expérimentation médicale criminelle, expérimentation ef-
fectuée sur des êtres humains considérés comme des cobayes, à la stérilisation, à la 
destruction du sentiment du bien et du mal, et à la déshumanisation systématique. A la 
phase spiritualiste morale, absolue, de l’homme, succède la phase biologique, animale 
et raciste avec ses effroyables conséquences !  

Ainsi donc la personnalité humaine dans une telle évolution comptait de moins en 
moins, que ce soit dans son âme ou dans son corps. D’ailleurs un autre courant d’idées 
scientifiques visait à la destruction complète de la notion même de la personnalité.  

Ce mouvement devait commencer par la découverte hautement intéressante des lo-
calisations cérébrales. En fait, ces découvertes aboutissaient surtout à localiser dans le 
système nerveux des instruments d’exécution (mouvement, sensibilité, fonctions sen-
sorielles, langage), mais non les processus élevés de la personnalité. Ainsi naissait une 
spécialité nouvelle qui étudiait les instruments dont se sert le psychisme, mais non le 
psychisme lui-même. Ces instruments avaient trait surtout à des automatismes. Peu à 
peu, en poussant plus loin, on devait étendre de plus en plus le rôle de ces automa-
tismes, et restreindre d’autant le rôle de la personnalité. Un savant de génie, Pavlov, de-
vait découvrir le rôle d’une variété nouvelle de réflexes, dans laquelle intervenait un 
élément psychique, les réflexes conditionnés. Une voie lumineuse était ainsi ouverte 
sur les habitudes, les réactions courantes, le psychisme automatique et les névroses.  



3

L’œuvre de Pavlov prudente et précise était une œuvre scientifique bienfaisante, 
éclairant une variété de phénomènes vitaux chez l’homme, et de phénomènes propres 
à l’homme.  

Mais cette œuvre devait être utilisée à des fins philosophiques et systématiques par 
Watson, l’auteur américain créateur du behaviorisme. Suivant cette conception, toute 
la personnalité humaine se réduit plus ou moins à des réflexes conditionnés, et l’édu-
cation se ramène ainsi au dressage comme pour l’animal. C’est la mécanisation de 
l’homme. 

De même, d’autres courants analogues tendent à identifier la personnalité aux auto-
matismes neurologiques dont elle se sert : suivant ces courants, la pensée se réduit au 
langage, l’initiative se réduit aux systèmes d’exécution motrice, la volonté disparaît 
pour être résorbée dans les praxies et dans les automatismes de gestes, la société elle-
même se réduit à des rouages de plus en plus multiples, étroitement spécialisés, sépa-
rés, et sans direction d’ensemble. La généralisation de l’importance des automatismes 
et des divisions automatiques, aboutit à la disparition de l’esprit d’unité et de synthèse, 
et à la décomposition de la personnalité que l’on désagrège en automatismes indépen-
dants sans direction d’ensemble, désagrégation qui s’étend ensuite à tous les champs 
de l’activité humaine, et qui passe de la biologie, à la sociologie, à la politique, et à l’his-
toire. 

Ainsi ces mouvements convergents ont pour conséquence directe la destruction de 
la notion de personnalité, et, en se développant, ils pourraient indirectement concourir 
à la destruction même de l’humanité. Mais en dehors des deux grandes tendances an-
tagonistes qui se sont jusqu’à présent, tout au moins depuis près de deux mille ans, 
disputé le champ de l’histoire du problème de la personnalité, il existe d’autres voies 
plus fécondes, susceptibles de renouveler ce problème, et de remédier aux graves dan-
gers qui menacent l’avenir immédiat de l’humanité. 

La conclusion de son livre La désor ganisation de la 
personnalité : 

Les faits que nous venons de rapporter dans les divers chapitres de ce livre nous 
montrent que notre époque est caractérisée par une sorte d’attaque convergente visant 
à menacer et à désorganiser la personnalité humaine. 

Cette personnalité est d’abord soumise à des conditions de vie qui mettent à 
épreuve sa cohésion  : surmenage, vie précipitée remplie d’interruptions, d’émotions, 
de conflits et de luttes épuisantes, multiplication des toxiques, de l’alcool et d’une série 
de médications et de substances pharmacodynamiques agressives pour le système ner-

veux, conditions sociales bouleversées et marquées sans cesse de la concurrence, de la 
« lutte pour la vie » et de conditions épuisantes, guerres répétées, enfin conditions ali-
mentaires souvent défectueuses qui entraînent des dérèglements digestifs, sources de 
fabrication de poisons neurotropes et de poisons de la volonté. Il faut noter enfin 
l’épuisement de la volonté par une vie sans repos80. La physiologie nous apprend que 
l’organisme humain est soumis à des rythmes et à des alternances. Une des lois les 
plus profondes de la nature est l’alternance du travail et du repos. Faute de repos pé-
riodique et réglé de façon rigoureuse, l’organisme s’épuise et les fonctions nerveuses 
s’altèrent. 

Toutes ces violations des lois éternelles naturelles et des lois biologiques fondamen-
tales sont aggravées par la violation de plus en plus étendue des lois morales qui 
règlent la vie des sociétés : nous avons vu les conséquences effroyables de la violation 
de la justice ou plutôt de cette notion fondamentale sur laquelle nous avons insisté du 
tsedek. Faute de reconnaître cette notion génératrice de paix et de stabilité, la guerre 
est incessante entre individus, entre peuples. La destruction de la confiance, la crainte, 
le mépris du sentiment d’humanité et d’entr’aide, entraînent des préoccupations et une 
attitude tendue, qui épuisent l’homme. Lui-même, en refoulant sa nature morale, dé-
termine en lui des complexes de culpabilité, de haine, des dérivations de toute sorte 
qui soumettent sa personnalité à des tensions internes susceptibles parfois de l’affaiblir 
ou de la diviser. 

A toutes ces conditions inhérentes à la vie moderne, s’ajoute une sorte d’effort 
conscient ou inconscient pour détruire ou affaiblir des personnalités déjà fatiguées. Il 
existe une série de courants scientifiques nouveaux qui méconnaissent la valeur pour-
tant immense de la personnalité. Ces courants scientifiques se rattachent souvent sans 
le savoir, à une attitude philosophique courante, à notre époque, qu’on pourrait définir 
sous le nom « d’attitude atomique ». Cette attitude découle de l’esprit d’analyse poussé 
à l’extrême et même poussé jusqu’à l’absurde. Procédant suivant les méthodes de la 
chimie ou de la physique atomique, on cherche aussi à décomposer l’homme le plus 
possible en éléments de plus en plus simples. Cette décomposition vise à dissocier son 
psychisme en complexes simples, à décomposer au besoin, par des toxiques, ce psy-
chisme qui résiste, de façon à l’engourdir et à permettre sa fragmentation, à pousser 
aussi l’analyse de l’organisme dans des études de plus en plus divisées de chaque or-
gane. Cette méthode aboutit à ne plus voir d’ensemble. L’être humain n’apparaît plus 
alors que comme une juxtaposition de réflexes, de mécanismes, ou de complexes, sans 
unité, sans direction. Il n’y a plus que des automatismes, de même que la société et 
l’univers ne sont plus considérés aussi que comme un agrégat d’automatisme. 

On a oublié que l’analyse ainsi poussée conduit à la mort, tandis que la vie est repré-
sentée par la synthèse. C’est la synthèse d’éléments divers qui, par leur unité, crée, au-



4

dessus de chaque élément, un être nouveau, une personnalité. Cette personnalité n’est 
pas constituée par un mécanisme supplémentaire. Elle n’est pas localisée, et l’âme que 
l’on localisait autrefois avec Descartes, dans la glande pinéale, puis dans le cortex, puis 
que l’on localise de nouveau actuellement dans le diencéphale, n’est pas, en réalité, lo-
calisable comme un mécanisme. Elle représente l’ensemble, elle est liée à tout l’orga-
nisme, non seulement à tout le cerveau, à tout le système nerveux, à tous les tissus, à 
toutes les glandes, à toute la personne. Elle synthétise l’ensemble. Elle n’est pas figu-
rable. 

C’est pourquoi nos recherches nous ont conduit à concevoir une personnalité com-
plexe, dont l’unité est, en quelque sorte, hiérarchisée. A la base, existent des méca-
nismes localisés, simples instruments d’exécution (faisceau pyramidal, par exemple). 
Au-dessus, s’exercent des fonctions psycho-somatiques, dans lesquelles l’esprit et le 
corps sont déjà intimement intriqués et, dans lesquelles la personnalité entière est en-
gagée. Mais, lorsque cette personnalité est engourdie et en sommeil, ces fonctions psy-
chosomatiques fonctionnent sans organisation ; c’est alors le règne du rêve, des auto-
matismes psychiques et psycho-moteurs, des persévérations, et de la passivité. 

La personnalité normale et l’activité normale diurne de la personnalité, suppose un 
état vigile spécial et une tension générale qui coordonne et dirige toutes les activités 
vers un but, en laissant toutefois fonctionner par elles-mêmes, les activités neuro-végé-
tatives. C’est alors qu’apparaît cette fonction mystérieuse qu’est la volonté. Certes, la 
volonté n’est pas à proprement parler, une fonction, et c’est pourquoi beaucoup de 
physiologistes ou de psychologues la nient. Elle est le reflet de la synthèse de l’en-
semble, elle est le résultat des facteurs diffus. Mais, si elle ne possède pas un substra-
tum matériel localisé, elle n’en a pas moins une existence incontestable, de même que 
toute l’activité d’une usine, ou d’une collectivité se reflète, et prend forme dans l’esprit 
du chef  qui la dirige. Négliger l’esprit directeur, et la synthèse, c’est ne plus rien com-
prendre à la vie organisée, et c’est prendre peu à peu, le chemin de l’automatisme, du 
néant, de la mort. 

C’est vers ce chemin que, par un extraordinaire concours de circonstances, 
convergent la plupart des courants de notre époque et cela dans tous les domaines  : 
conception d’un univers mécanisé sans tête, et sans unité, physique tournée vers la 
destruction de la matière et symbolisée par la terrible bombe atomique, analyse et dis-
sociation mentale, prédominance de la notion de schizophrénie, de l’appel vers le 
néant, et finalement du désespoir. Suivant la parole de l’Ecclésiaste, il y a un temps 
pour coudre, et un temps pour découdre, un temps pour construire et un temps pour 
détruire. Notre époque est actuellement dans le temps consacré à découdre et à dé-
truire. Mais nous savons que par la loi même des rythmes et des alternances, ce temps 
aura une fin et que surviendra une nouvelle période constructive. Cette période sera 

d’autant plus féconde que les matériaux scientifiques accumulés par l’analyse actuelle 
seront plus abondants, et, c’est vers l’avènement de cette époque constructive que 
doivent tendre tous nos efforts. 

Cette époque constructive devra donc être établie sous le signe de la Synthèse, de 
l’Unité, mais non de l’unité destructrice qui vise à niveler et à uniformiser toutes les 
valeurs dans un magma informe, mais dans une association harmonieuse des valeurs 
placées chacune à la hiérarchie qui lui convient. Cette hiérarchie devra mettre à leur 
place respective et indispensable, les facteurs biologiques, les facteurs sociaux et les 
facteurs moraux. Vouloir limiter exclusivement la personnalité humaine à un seul de 
ces trois facteurs, c’est manifestement forcer les faits, et les conséquences de chaque 
système exclusif  sont graves, et fatalement inhumaines. C’est dans l’intégration des 
facteurs biologiques, sociaux et moraux que réside la personnalité humaine complète, 
et c’est dans la conception complète de cette personnalité que l’on peut puiser les di-
rectives susceptibles d’assurer le bien-être de l’individu comme de la société, l’équilibre 
et la paix.


	2 textes d’Henri Baruk
	L’introduction de son livre La désorganisation de la personnalité :
	La conclusion de son livre La désorganisation de la personnalité :


